
        
            
                
            
        

    
  

  

THIỀN SƯ BĂNG HOÀI TẾ NĂNG  

THỊ CHÚNG 

Thích Đồng Ngộ dịch 

---o0o--- 

 Nguồn 

 http:// www.niemphat.net  

 Chuyển sang ebook 11-01-2012 

 Người thực hiện : Nam Thiên – namthien@gmail.com 

 Link Audio Tại Website http://www.phapthihoi.org 

 

Sư  họ  Châu,  người  Sơn  Âm,  từ  nhỏ  đã  biết  lấy  việc  niệm  Phật  thoát  liễu 

sanh  tử  làm  việc  bổn  phận.  Năm  19  tuổi  Sư  xuất  gia,  tham  học  với  Hòa 

thượng Trạm Nhiên ở Hiển Thánh, theo Hòa thượng Kim Túc Mật thọ giới. 

Túc Mật dạy Sư tham thoại đầu “que phân khô”. Sau, Sư đến Bắc thiền ở Cô 

Tô tham vấn lão hòa thượng Hán Nguyệt, thấy đạo tràng có người tỉnh ngộ, 

Sư  bùi  ngùi  sanh  hổ  thẹn,  từ  đó  dõng  mãnh  dụng  công.  Ngày  nọ,  đang  ăn 

cơm, Sư ngẩng đầu thấy cửa sổ, hoát nhiên tỉnh ngộ. Hán Nguyệt xuống trai 

đường hỏi Sư : 

- Nghe nói ông có lối vào, ông vào bằng cách nào? 

Sư lấy chân đạp đất. Hán Nguyệt hỏi : 

- Gót chân này của ông so với Mã Tổ đạp hòa thượng Thủy Lạo ngã nhào là 

giống hay khác? 

Sư đáp : 

- Giống và khác rốt cuộc chẳng dính dáng. 

Hán Nguyệt dựng đứng thanh tre hỏi : 

- Gọi thanh tre thì kẹt, không gọi thanh tre thì sai, ông gọi là cái gì? 

Sư đáp : 

- Sông Phổ uốn quanh chảy vào Trường Giang. 

Hán Nguyệt nói : 

- Ông cứ như hôm nay mà hạ thủ công phu đi. 

Lúc  này  hòa  thượng  Tam  Phong  Phạm  Y,  hòa  thượng  Thụy  Quang  Đảnh 

Mục làm thủ tòa hai đạo tràng, Sư đều đến tham vấn. Ngày nọ, tiết trời mát 

mẻ, Sư thả bộ  xuống khe suối. Chợt thấy  hoa đào  nở đầy,  mọi  mối  nghi từ 

trước trong Sư rũ sạch. Sư thể nhập yếu chỉ tông Lâm Tế và làm bài kệ : 

Năm xưa rớt trong đám dây leo 

Ngày nay thoát khỏi mớ lau bèo 

Từ đây ngồi phá trăng ngàn đỉnh 

Thay đổi mắt mi kẻ nhìn theo. 

Thế rồi Sư mai danh ẩn tích trong Lô Sơn mấy năm, sau vân du khắp nơi, rồi 

quy ẩn trong Vân Đảnh Sơn, Diêu Giang, tự lấy hiệu là Nhất Hác Tử. Những 

năm về già, Sư thâm nhập pháp môn Tịnh Ðộ. 




* * *  

Pháp ngữ khai thị hành giả Tịnh Ðộ 



Người  niệm  Phật chỉ cần cử một câu Di-đà, lấy  đó  làm  việc  hướng thượng 

thẳng  tới.  Ngài  Vĩnh  Minh  nói:  “Cách  học  đạo  không  có  gì  kỳ  đặc,  ngoài 

việc chỉ cần tẩy sạch chủng tử nghiệp thức từ vô lượng kiếp đến nay của sáu 

căn”. Lời này quả rốt ráo! Bởi con người sống trong vòng ngũ dục, thí như 

thích sắc thì có bóng dáng của sắc rơi ngay trong cửa ngõ sáu căn. Khi vào 

sâu  trong  ruộng  tám  thức,  nó  thường  hiện  khởi  trong  thấy,  nghe,  hiểu  biết, 

sanh  tình  sanh  ái,  xả  bỏ  không  được.  Nó  khởi  vô  số  Hoặc,  sanh  vô  lượng 

tham đắm, tạo vô lượng nghiệp, chịu vô vàn khổ, đều do bóng dáng này gây 

nên. Bóng dáng tức là chủng tử, cũng chính là tập khí. Phật biết tập khí khó 

trừ nên dạy chúng ta chấp trì một câu Di-đà, chuyên tâm mà niệm thì tập khí 

dần dần tiêu, ánh sáng của tâm dần dần hiển lộ, từ phần chứng dần dần đến 

toàn chứng. Niệm niệm liên tục, tất đến lúc tập khí tiêu hết, gốc rễ tự dứt thì 

tự nhiên cùng chư Phật sánh vai mà đi, đồng thở một lỗ mũi. Đó chẳng phải 

là một câu mà rõ ràng vượt hẳn trăm ức chăng! Sắc là một trong ngũ dục đã 

như vậy, thì thanh, hương, vị, xúc có thể tự nghiệm biết. 

Kinh  Hoa Nghiêm chép: “Nếu  người  muốn  biết cảnh  giới  Phật, phải  tịnh  ý 

mình như hư không,  lìa  xa  vọng tưởng  và các nẻo, khiến  người  hướng  đến 

đều  không  ngại”.  Cảnh  giới  Phật  thì  người  người  vốn  có,  mỗi  mỗi  hiện 

thành,  chỉ  vì  trần  tình  che  lấp  nên  nó  trở  thành  biển  nghiệp.  Nay  muốn 

chuyển  biển  nghiệp  này  thành  cảnh  giới  Phật  thì  trước  tiên  phải  làm  thanh 

tịnh  ý  mình.  Ý  đã  tịnh  thì  ngày  ngày  thường  ở  trong  cảnh  giới  Phật.  Rất 

nhiều người sở dĩ không làm thanh tịnh ý mình được, đều do bị vọng tưởng 

và các nẻo làm nhiễm ô. Muốn lìa xa nó thì phải thống thiết mà sách tấn lên, 

nhất tâm bất loạn chấp trì danh hiệu, chớ bàn thị phi, được mất, chỉ một lòng 

tin vào  lời  Phật,  niệm tịnh  liên tục, câu câu  rõ ràng.  Niệm đến  lâu  ngày  tất 

nhiên  chuyển  hóa  vọng  tưởng  thành  chánh  niệm,  biến  các  nẻo  thành  giải 

thoát. 

Pháp môn Tịnh Ðộ xem thì dường như dễ, trì thì thật là khó. Bởi người học 

tập thì ít, người nghi ngờ thì nhiều, nên pháp môn vi diệu này ít có người đủ 

lòng tin thú hướng tu tập. Do đó trong Kinh Di Đà gọi đây là “pháp khó tin”. 

Phàm ý chỉ thâm sâu của Phật là muốn con người mượn Di-đà ở Tây phương 

để chứng Di-đà của chính  mình,  mượn  Tịnh Ðộ của Tây phương để chứng 

Tịnh Ðộ của chính mình. Chứng đắc Tịnh Ðộ, Di-đà của chính mình, thì Tây 

phương  cũng  là  cõi  Phật  của  chính  mình.  Không  những  Tây  phương  là  cõi 

Phật của chính  mình  mà Đông phương uế độ của tất cả chúng sanh cũng là 

Tịnh  Ðộ  của  chính  mình,  Di-đà  của  chính  mình,  cho  đến  thế  giới  mười 

phương, không có mảy vi trần nào mà chẳng phải là cõi Phật tự tâm của ta. 

Tất cả diệu dụng ấy đều nằm trong một câu Di-đà. Khai cội nguồn, mở căn 

nguyên thì  một Tịnh  thì tất cả Tịnh,  một chứng thì tất cả chứng. Pháp  môn 

này  ý chỉ sâu  xa, không phải  người  học rộng, tu tập  lâu  ngày thì không  thể 

thấu suốt được. 

Tây phương  được  gọi  là  thế  giới Cực  Lạc.  Lạc  này  là sự an  lạc  xứng  tánh. 

Cơm áo hiện thành, lầu đài đủ cả, ao báu tùy ý, nhạc trời rộn vang, khí trời 

ôn hòa, con người không bị cái lạnh cắt da. Gió nhẹ thổi qua, phiền não tiêu 

sạch, hoa rơi lả tả, hương trời thơm ngát, lại có chim muông thuyết pháp nên 

người  mê  cũng  ngộ.  Có  bậc  thượng  thiện  làm  bạn,  nên  kẻ  tà  cũng  thành 

chánh; ánh sáng có cả ngày đêm, nên u ám trừ sạch, thấy nghe thanh tịnh, trí 

tuệ  tăng  trưởng,  hằng  sa  Tam-muội  chẳng  cầu  mà  tự chứng,  vô  lượng  diệu 

dụng,  đâu  đợi  tu  lâu.  Còn  nữa,  không  có  cái  vui  thoái  đọa  mà  có  niềm  vui 

tinh tấn, bởi vậy chư Phật mười phương tán thán, quả thật là cảnh giới không 

thể  nghĩ  bàn  của  Đại  thừa,  khiến  cho  chúng  sanh  vượt  ngang  ba  cõi,  lên 

thẳng Bát Ðịa, quyền thừa Nhị thừa lẽ đâu sánh kịp! Còn như người chuyên 

chí Tây phương, chỉ trong bảy ngày được nhất tâm bất loạn thì vào ngay đất 

Bất  Thoái,  khoanh  tay  an  nhàn,  như  vầng  trăng  sáng  rỡ  giữa  hư  không, 

không mảy trần nào vấy bẩn được, như hoa sen mọc lên từ đất dơ. Cuối cùng 

khép  mắt,  đứng  mà  chết,  ngồi  mà  tịch,  thong  dong  nơi  thế  giới  Cực  Lạc, 

không khác Phật A-di-đà. 

Sau  khi  tỏ  ngộ  còn  phải  siêng  niệm  Phật  để  sanh  Tây  phương  chứng  đắc 

hằng sa diệu dụng. Một khi đã sanh về cõi ấy thì không thứ gì ta không biết, 

không  hiểu, thấu tận căn nguyên của các pháp, đó gọi là “chứng  đắc trí tuệ 

đồng như Phật”. Hễ thân cận Di-đà thì tất cả phiền não trong đất phàm tâm, 

nào hiện hành, chủng tử đều dứt sạch, đó gọi là “làm sạch không phiền não 

đồng  như Phật”.  Hàng  Ngũ  Ðịa  Bồ-tát  của  Hoa  Nghiêm  vẫn  còn  học  khắp 

tất cả pháp thế gian để tùy thuận  giáo  hóa chúng sanh, còn  như người sanh 

Tây phương, thì tất cả hoặc nghiệp chướng ngại việc giáo hóa, dù nhỏ nhiệm 

như mảy trần, hạt cát đều rốt ráo đoạn sạch, đó gọi là “phá sạch trần sa như 

Phật  không  khác”.  Tất  cả  vô  minh  khó  đoạn  nhất,  Thích-ca  tu  tập  trong 

muôn kiếp ngàn đời mới đoạn sạch, còn như người sanh Tịnh Ðộ liền đoạn 

ngay được vô minh, lên ngay quả Đẳng Giác, đó gọi là “đoạn sạch vô minh 

như Phật không khác”. Hễ người sanh về Tây phương, đi trên đất như đi trên 

nước,  đi  trên  nước  như  đi  trên  đất,  vô  số  biến  hóa,  không  thứ  gì  mà  làm 

chẳng  được,  đó  gọi  là  “đủ  cả  thần  thông  như  Phật  không  khác”.  Hễ  nghe 

diệu pháp âm thì thấu triệt  ngọn  nguồn  lý  tánh, tự tại  vô  ngại, an  vui  xứng 

tánh, đó gọi là “thấy suốt thể tánh như Phật không khác”. Hễ nương thần lực 

của Phật thì đủ sức giải thoát, làm được việc khó làm, độ những kẻ khó độ, 

điều phục kẻ cang cường, hạnh nguyện Bồ-đề thảy đều tu tập, không thứ gì 

chẳng thể  viên  mãn,  lại có  hằng sa diệu dụng,  vô  lượng diệu trang  nghiêm, 

đó gọi là “chứng các diệu hạnh như Phật không khác”. Đến được đất này thì 

gọi  là sanh  vào  nhà Như Lai, thọ dụng đồng  như Phật. Nếu sau khi rõ tâm 

thấy  tánh  mà  liền  khoanh  tay,  không  đặt  chí  về  Tây  phương  Tịnh  Ðộ  thì 

người  này trụ  nơi  Hóa thành của Thanh  văn, rốt cuộc không được  vào  Bảo 

sở của chư Phật. 

Phàm con người, chỉ một niệm bất giác thì mê việc lớn này, đánh mất chánh 

niệm  kim  cang  liền  trở  thành  vọng  niệm  tạp  nhiễm.  Niệm  này  vừa  khởi  ở 

trong  thì  hiện  ngay  ra  đầu  cửa  sáu  căn,  đều  là  việc  tạp  nhiễm.  Bởi  vậy, 

những  gì  chiêu  cảm  từ  bên  ngoài  đều  là  uế  độ  tạp  nhiễm.  Thế  giới  một 

phương  đã  uế  thì  thế  giới  mười  phương  cũng  thành  uế  độ,  vô  lượng  diệu 

nghĩa,  trăm  ngàn  pháp  môn  đều  biến  thành  gai  góc.  Những  thứ  mắt  thấy, 

những  điều  tai  nghe,  tất  cả  đều  thành  cảnh  của  phiền  não.  Bởi  vậy,  chúng 

sanh bị nó trói buộc, chịu vô lượng khổ, không được giải thoát. Phật mở con 

đường  thẳng  tắt  vi  diệu,  khiến  người  tin  mà  đi  tới,  có  thể  đoạn  dứt  khổ, 

chuyển được tâm. Nhưng cần phải buông bỏ mọi việc, chỉ cử một câu Di-đà, 

chẳng  kể  gì  rảnh  bận.  Tu  tập  nhiều  tháng  nhiều  năm,  tự  nhiên  thuần  nhất 

không  tạp,  đã  thuần  lại  thuần  hơn,  liền  được  nhất  niệm  thuần  chân.  Đó  là 

nhất niệm thuần tịnh. Một niệm thanh tịnh thì sáu căn thanh tịnh. Bên trong 

thân tâm đã thanh tịnh thì bên ngoài chiêu cảm thế giới Tịnh Ðộ cũng được 

thanh  tịnh.  Nói  rộng  ra  thì  thế  giới  mười  phương  cũng  thanh  tịnh,  đương 

nhiên không rơi vào bốn câu, trăm lỗi. Đây là diệu dụng xuất cách. Nhân đã 

thanh  tịnh  thì  quả  đương  nhiên  sẽ  thanh  tịnh.  Như cha  thanh  tịnh  hay  thực 

hành  lòng  từ,  thì  con  thanh  tịnh  hay  tận  tâm  hiếu  kính;  vua  thanh  tịnh  hay 

dùng  người  sáng  suốt  thì  bề  tôi  thanh  tịnh  hay  bắt  chước  người  tài.  Tăng 

thanh  tịnh  hay  thành  tựu  đạo  nghiệp  thì  tục  thanh  tịnh  hay  học  theo  phạm 

hạnh ấy.  Trong cảnh  thuận  mà thanh tịnh  thì trong cảnh  nghịch cũng thanh 

tịnh,  nhẫn  đến  hạnh  tham  của  Bà  Tu  Mật  Nữ cũng  thanh  tịnh,  tâm  sân  của 

quốc  vương  Vô  Yểm  cũng  thanh  tịnh,  tâm  si  độn  của  Thắng  Nhiệt  Bà-la-

môn  cũng  thanh  tịnh.  Tất  cả  vô  minh  phiền  não  đều  hóa  thành  thanh  tịnh, 

phường  dâm  quán  rượu  cũng  thanh  tịnh.  Đến  cảnh  giới  này  thì  cung  ma, 

hang hùm, thiên thượng, nhân gian đều vỗ tay đi qua, ca sầu vui múa, làm kẻ 

tự tại. Vậy thì, niệm Phật hay sanh Tây phương, phá sanh tử, ra khỏi ba cõi, 

vượt khỏi trói buộc, thoát khỏi  hầm  lửa, thấy rõ tự tâm,  ra khỏi  nanh  vuốt, 

sức ấy lớn thay! Có đường thẳng tắt như vậy  mà không chịu đi, trái lại còn 

chê bai bài xích, quả thật là kẻ phàm phu điên đảo, chủng tử ngu mê, thật xót 

thương thay! 

Một  môn  Niệm  Phật,  nếu  thâm  nhập  thì  nhận  được  phép  tắc  Vô  Tận  Tạng 

của  Như  Lai.  Tạng  ấy,  ai  nấy  đều  sẵn  có,  nhưng  bị  trần  duyên  che  lấp  nên 

không tự thấy, cần phải niệm Phật để khơi nó lộ ra. Như kẻ nghèo túng biết 

có của báu ẩn tàng ngay trong nhà thì phải kiên tâm trì chí, lao động cật lực, 

cày xới đất lên. Một khi đất đã hết thì kho báu tự hiện. Từ đó, kẻ ấy được gọi 

là  ông  trưởng  giả  giàu  có.  Nên  biết  một  câu  Di-đà,  đi  đứng  chẳng  lìa,  khổ 

vui  chẳng  quên,  tâm  tâm  liên  tục,  đọc  nghe  rõ  ràng,  tiến  mãi  chẳng  dừng. 

Niệm đã tha thiết, trần chướng liền mở, lên nhà vào thất liền có thọ dụng, đó 

là kho báu  vô tận.  Trong đời  mạt pháp, tuy  người tham  thiền  hầu  hết có tỏ 

ngộ, nhưng rất khó chứng, không thoát khỏi triền phược. Nếu như niệm Phật 

ngay thì dõng mãnh tiến tới, có thể thực hành thì ít nhưng công năng thì sâu. 

Các ngài như Tử Tâm Ngộ Tân, Thiên Như Duy Tắc, Viên Chiếu Tông Bản, 

Tịnh  Thọ  Từ  Thâm,  Chơn  Hiết  Thanh  Liễu,  Vĩnh  Minh  Diên  Thọ  là  bậc 

rường  cột  của  năm  tông,  đều  thú  hướng  pháp  môn  này  mà  nhận  được  Như 

Lai tạng. Bởi vậy, thâm nhập pháp môn này thì cặn đục tự nhiên tiêu hết, vô 

minh tự nhiên hết sạch, sáu căn tự nhiên thanh tịnh, biển nghiệp tự nhiên cạn 

khô, sanh tử tự  nhiên tịch diệt, Tam-muội  tự nhiên  hiện tiền,  Lục Thông tự 

nhiên  đầy  đủ,  bờ  Giác  tự  nhiên  vượt  lên,  công  đức  tự  nhiên  thành  tựu,  rõ 

nhân  thấu  quả,  lợi  mình  lợi  người,  cùng  sanh  Cực  Lạc,  vào  ngôi  Bất  Thối. 

Cổ đức nói: “Nhiếp phục 6 căn, Tịnh niệm liên tục, không quá 49 ngày liền 

chứng  Tam-muội. Tam-muội đã thành, đều được  giải thoát, ta  mặc tình  lấy 

nhưng không hết, dùng nhưng không cạn”. Ngài Vân Thê nói: “Ngang bằng 

chư Thánh trong một lời, vượt ngoài ba kỳ trong một niệm, thì chỉ có công 

đức  niệm  Phật  mà thôi”. Như vậy, chặt thẳng thống khổ, chẳng qua chi  ly, 

vượt ngay  nhân  hữu  lậu, trọn chứng quả  vô vi, pháp  môn  thù thắng  này, ta 

nguyện cùng tất cả chúng sanh trong đại địa nhắm ngay đó mà vào. 

Có người hỏi: Nghĩa của Tây phương Tịnh Ðộ thế nào ? 

Sư đáp: Tịnh Ðộ tức là công phu tu tập đến chỗ rốt ráo nhất, mọi thứ cặn bã 

đều  tiêu  sạch,  không  còn  mảy  may  cấu  uế.  Khi  thật  sự  đến  đất  ấy  rồi  thì 

phàm thánh đều hết, chân ngụy đều quên thì đó là Tịnh Ðộ chân thật, mới là 

nơi an thân lập mạng của ta. Còn như Tây phương, có đủ 7 nghĩa : 

1.  Đứng  về  năm  màu  mà  luận,  thì  Tây  phương  là  màu  trắng,  không  có  các 

thứ nhiễm ô, tượng trưng cho sự sáng sạch. Người tu Tịnh Ðộ dùng một câu 

Di-đà gội rửa ba nghiệp thân khẩu ý, là làm thanh tịnh chánh nhân, nhân tịnh 

thì  quả  cũng  tịnh.  Bởi  vậy  người  niệm  Phật,  lâm  chung  sanh  Tây  phương, 

chính là nhân quả tương hợp. 

2.  Đứng  về  bốn  mùa  mà  luận  thì  Đông  phương  là  đất  sinh  trưởng  tượng 

trưng cho mùa Xuân; Tây phương là nơi làm cho chín, tượng trưng cho mùa 

Thu.  Giống  như  phàm  phu  phát  tâm  ở  phương  Đông,  nhờ  niệm  Phật  mà 

vãng sanh, tức là thành thục đạo quả ở phương Tây. 

3. Theo Ngũ Hành mà luận thì Đông phương thuộc Mộc, Tây phương thuộc 

Kim.  Mộc  gặp  búa  rìu  đẽo  gọt  chuyển  cây  tạp  thành  rường  cột.  Phàm  phu 

giống  như  cây  chưa  đẽo  gọt,  chịu  nhất  tâm  hệ  niệm  danh  hiệu  Phật  ở  Tây 

phương,  rõ ràng  được  búa  rìu  đẽo  chạm,  tự chuyển  phàm  thành  thánh,  đạo 

đức hoàn bị. 

4. Theo Bát Quái mà luận thì Đông phương thuộc quẻ Chấn, biểu trưng cho 

động, động thì sanh các thứ khổ não, nên thế giới Ta bà được gọi là khổ hải. 

Tây phương thuộc quẻ Đoài, tượng trưng cho an vui, nên Tây phương có tên 

là thế giới An Dưỡng hay cõi Cực Lạc. 

5. Theo  mặt trời, mặt trăng  mà luận thì  mặt trời là Dương, tượng trưng cho 

Trời,  mặt  trăng  là  Âm  tượng  trưng  cho  Đất.  Hai  hành  tinh  này  mọc  ở 

phương Đông và lặn ở phương Tây, con người nên bắt chước, siêng tu Tịnh 

nghiệp  cầu  về  Tây  phương,  đó  gọi  là  đạo  Tam  Tài  nhất  quán  (thiên,  địa, 

nhơn). 

6.  Con  người  ở  Đông  phương  giống  như  cây,  mùa  Xuân  thì  đâm  chồi  nảy 

lộc,  mùa  Thu  thì  lá  rụng  cành  khô.  Tươi,  khô,  thịnh,  suy  này  giống  như 

chúng sanh khi ở trong biển khổ Ta-bà bị phiền lụy bởi những thứ như sống 

chết, thành bại, được mất… Còn Tây phương giống như vàng ròng, vàng thì 

trải  qua  muôn  kiếp  vẫn  chẳng  hư  hoại,  ở  trong  dơ  bẩn  nhưng  không  biến 

chất, vào nước lửa chẳng đổi thay, nên người sanh Tây phương được gọi là 

Cực Lạc, vượt sanh tử, thoát ba cõi. 

7. Đông phương là nước hữu vi, nào ăn, mặc, cung điện, nhà cửa, vật dụng, 

tất cả phải do sức người làm ra mới có, Đông phương là cõi Dục lạc. Phàm 

những  ai  ở  quốc  độ  này  đều  tham  cái  vui  ngũ  dục,  mê  mất  mặt  mũi  thanh 

tịnh xưa  nay. Còn Tây phương  là  nước  vô vi,  nghĩ đến áo thì áo  hiện,  nghĩ 

đến ăn thì ăn đến, muôn ngàn thọ dụng tự nhiên, chẳng phải nhọc công làm, 

Tây  phương  là  cõi  Tánh  Lạc.  Người  sanh  Tịnh  Ðộ  hưởng  sự  an  vui  xứng 

tánh soi thấy năm uẩn đều không. 

Hỏi:  Buông  bỏ  hết  tình  thức,  xưa  nói  “liền  có  thể  ngộ  được  ông  chủ  trong 

mộng” sao còn dùng công phu  thẳng tắt, lại dạy  người phải khổ công  niệm 

Phật, nhắm trong cái chi ly mà cầu? 

Đáp:  Buông  bỏ  hết  tình  thức  rất  là  dễ  dàng,  chỉ  là  người  đời  không  thể 

buông bỏ, mà cũng chưa từng buông bỏ. Nếu khởi tâm muốn buông thì liền 

nảy  sinh  lắm  việc,  vừa  khởi  tâm  muốn  bỏ,  lại  càng  thêm  phiền  toái.  Bởi 

phàm phu tìm kế sống ngay nơi tâm ý thức, muốn dùng tâm ý thức để buông 

bỏ muôn duyên, chẳng khác nào đem lửa đom đóm thiêu cháy núi Tu Di, rốt 

cuộc  không  thể  thiêu  được.  Chỉ  có  người  đại  triệt  đại  ngộ  mới  hay  khéo 

dùng, còn lại đều không thể. Cho nên nếu không thâm nhập pháp môn Niệm 

Phật,  thì  mặc  kệ  người  khác  buông  hay  không  buông,  bỏ  hay  không  bỏ, 

mình chỉ lớn tiếng niệm đi niệm lại, đầu sào trăm thước, hố thẳm buông tay, 

tình  duyên  chẳng  đoạn  nhưng  mất,  khí  chất  chẳng  đổi  nhưng  thay,  liền  có 

thể buông thân nằm ngang, đến đi tự tại, hiện tại chính là cố hương yên bình 

của mình. 

Hỏi: Trong thời Oai Âm Vương, trước lúc cha mẹ sanh ra ấy, có gọi là Tịnh 

Ðộ không? Có gọi là Tự tánh Di-đà không? 

Đáp: Thời Oai Âm Vương, trước lúc cha mẹ sanh ra, cố nhiên là chân Tịnh 

Ðộ, chân Tự Tánh Di-đà, chỉ do vì gọi tên không được. Nhưng nếu gọi được 

thì thành Uế Ðộ  mà không còn  là Tịnh Ðộ, liền thành phàm phu  mà không 

phải  là  Di-đà.  Chúng  sanh  trong  thế  giới  Ta-bà  chỉ  vì  danh  tự  này  mà  bỏ 

không được, quên không  xong, cho  nên chuyển Phật  Di-đà  trong pháp  giới 

thanh tịnh xưa nay vốn có thành phàm phu trong đời ác ngũ trược. Nếu trong 

lòng không có thứ tạp nhạp ấy thì tự nhiên cùng tắc biến, biến tắc thông, chỗ 

thông ấy thấy Tự Tánh Di-đà, liền chứng Duy tâm Tịnh Ðộ. 

Hỏi: Thiền sư khi đại ngộ rồi, có thể thong dong trong Thường Tịch Quang, 

đâu cần cầu sanh Tây phương, sau đó mới gọi là có ích? 

Đáp:  Thiền  sư  quả  thật  có  sức  mạnh  lớn,  đến  khi  buông  bỏ  thân  mạng  thì 

liền được chút phần thọ dụng trong Thường Tịch Quang. Nhưng tập khí vẫn 

còn  dày,  nên  tiến  tới  rất  khó  khăn.  Trí  tuệ  cỡ  như  Lô  Xá  Na  Phật  mà  còn 

phải  tu  tâm  trăm  kiếp,  nếu  người  trí  chưa  bằng  như  Phật  ấy  thì  chưa  có  ai 

chẳng bị nghịch cảnh đánh mất. Bởi vậy cầu sanh về báo độ của Phật Di-đà, 

gần  gũi  báo  thân  Di-đà,  trước  giữ  chắc  mình  không  thoái  chuyển,  lại  càng 

phải tinh tấn mới vào được giai vị Phật. 

Hỏi: Cõi này cũng có ao, hoa, suối, cây v.v… đáng vui, cõi kia ao, hoa, suối, 

cây v.v… cũng đâu hơn cõi này, tại sao lại nói Tây phương là do xứng tánh 

mà hiện? 

Đáp: Phàm phu có hai tình chấp khó thay đổi, nên rơi hết trong sanh tử luân 

hồi. Cảnh giới mà cõi này có đều do đối đãi mà hiện. Có thành có hoại, nên 

gọi là cảnh sanh diệt. Nếu sanh cõi kia rồi, lìa đối đãi của ba cõi, vượt sanh 

tử thoát luân hồi, cho nên trong thế nào thì hiện ra ngoài thế ấy. Nếu chúng 

ta  đến  được  đất  ấy,  tức  chân  ngụy  đều  quên,  ao,  suối,  hoa,  cây  muôn  thứ 

hiện ở bên ngoài đó không rơi vào chân ngụy trùng trùng, có thể thấy chân 

cảnh của xứng tánh, an vui xứng tánh, không hề có các việc tươi, khô, thịnh, 

suy,  tuyệt  nhiên  không  phải  do  đối  đãi  mà  thành,  không  mảy  may  rơi  vào 

pháp sanh diệt. Đương nhiên, ta không thể đem tâm phàm phu suy lường rồi 

nghĩ bàn mà cầu được, lẽ đâu cõi này sánh kịp! 

Hỏi: Nghe rằng, người niệm Phật cũng vào được pháp giới Tịnh Ðộ, vậy cái 

gì gọi là pháp giới Tịnh Ðộ? Và phải tu như thế nào để vào được? Nếu xưa 

nay  thanh  tịnh  thì  dùng  niệm  Phật  làm  gì  ?  Nếu  xưa  nay  dơ  uế  thì  tại  sao 

niệm Phật liền được thanh tịnh? 

Đáp: Pháp giới xưa nay thanh tịnh, do trong tâm chúng sanh có vô lượng tạp 

nhạp, pháp tùy  tâm biến  nên thành Uế  giới. Nay  nếu cử  một câu danh  hiệu 

Phật,  buông  bỏ  muôn  duyên,  vững  chắc  như  người  đàn  bà  câm  cầm  chổi 

quét  dọn  suốt  12  thời,  đâu  đâu  cũng  sạch  sẽ.  Niệm  đến  tâm  không,  tâm 

không thì tạp nhiễm cũng không, tạp nhiễm đã không thì trở lại là pháp giới 

thanh  tịnh  xưa  nay.  Đó  thật  là  lắng  đục  thành  trong,  chuyển  uế  thành  tịnh. 

Đến được đất này thì sanh tử cũng là Tịnh Ðộ, thiên đường địa ngục cũng là 

Tịnh  Ðộ,  núi  cao  đất  sâu  cũng  là  Tịnh  Ðộ,  vinh  nhục  thăng  trầm  cũng  là 

Tịnh Ðộ, thị phi được mất cũng là Tịnh Ðộ, cả thế giới mười phương cũng là 

Tịnh Ðộ, nên gọi đó là pháp giới thanh tịnh, do công dụng niệm Phật mà vào 

được, há không thẳng tắt ư! 

Hỏi:  Người  vào  pháp  giới  Tịnh  Ðộ,  thức  thứ  tám  của  họ  rỗng  rang  chưa? 

Nếu chưa rỗng rang thì sao gọi là pháp giới Tịnh Ðộ? 

Đáp:  Đây  chỉ  là  chút  phần  tịnh,  đâu  thể  làm  rỗng  rang  thức  thứ  tám.  Nếu 

muốn  toàn  tịnh  thì  thẳng  đến  thành  Phật,  thức  thứ  tám  mới  rỗng  rang,  nên 

nói: “Sau đạo Kim cang dị thục không”. 

Hỏi: Pháp giới Tịnh Ðộ thuộc độ nào trong bốn độ ? 

Đáp: Nếu đoạn Hoặc chưa hết thì đó là Phương Tiện Hữu Dư độ, hay Thiểu 

Phần Thường Tịch Quang độ. Nếu vào đó thì phải càng tinh tấn tu tập, thẳng 

đến thành Phật thì mới gọi là Toàn Cư Thường Tịch Quang độ. 

Hỏi: Đã có pháp  giới Tịnh Ðộ để sanh thì  đâu cần dạy người cầu sanh Tây 

phương Tịnh Ðộ? 

Đáp:  Thế  giới  mười  phương  tuy  là  một  pháp  giới  Tịnh  Ðộ,  nhưng  căn  cơ 

chúng sanh có lợi, có độn, đâu thể chứng nhập được. Bởi vậy, Phật mở cửa 

phương tiện, dạy người phải từ Tây phương mà thể nhập. Tây phương là báo 

độ  của  Di-đà.  Thân  cao  60  vạn  ức  na-do-tha  hằng  hà  sa  số  do-tuần  là  báo 

thân của Di-đà. Báo thân tất ở nơi báo độ. Người học đạo hễ nghĩ đến Phật 

quả  Bồ-đề  tất  phải  thân  gần  báo  thân  Phật,  nghe  diệu  pháp  của  Phật  mới 

chứng đắc rốt ráo pháp giới Tịnh Ðộ. Bởi vậy, đã vào được một phương thì 

thế  giới  mười  phương  cũng  vào  được.  Một  phương  thanh  tịnh  thì  mười 

phương  thế  giới  đều  thanh  tịnh;  một  phương  thành  thế  giới  Cực  Lạc,  thì 

mười phương thế giới cũng thành Cực Lạc. 

Hỏi:  Nghe  thầy  dạy,  niệm  Phật  không  cho  niệm  thầm,  nếu  người  ốm  yếu, 

thật  không  thể  ngày  đêm  niệm  lớn  tiếng.  Người  xưa  thì  dạy,  âm  thanh  ở 

ngay cửa miệng, lặng lẽ mà niệm, cách này thế nào? 

Đáp: Người niệm thầm, sức yếu khí hôn, dễ sanh giải đãi, hơn nữa không thể 

tác động đến người khác. Những âm thanh tạp nhạp, vọng tưởng nhân cơ hội 

ấy  tác động  vào tâm thì đâu  thể thành tựu Tịnh  nghiệp? Nếu  thật  người  đó 

ốm yếu không thể niệm lớn tiếng thì cho phép dùng cách ấy, nhưng phải tâm 

tâm phản chiếu, quyết chí Tây phương, mỗi ngày phải tinh tấn lên mới được. 

Hỏi: Người niệm Phật lớn tiếng không cần ghi số lượng được không? 

Đáp:  Người  mới  thực  hành,  ngày  ngày  phải  ghi,  lấy  thời  khóa  làm  lộ  trình 

thì không rơi vào giải đãi, biếng nhác. Nếu không có số lượng nhất định, thì 

lúc niệm, lúc không, vui chán xen tạp, rảnh bận không chừng, dễ sanh phóng 

túng,  tịnh  nghiệp  khó  thành.  Duy  người  tu  lâu  thì  ghi  hay  không  ghi  cũng 

được. Nhưng  lúc chấp trì  một câu Di-đà phải  như cầm kiếm  Thái  A,  muôn 

người địch không lại, phá thủng vòng vây, chém sạch quân giặc, thì tự nhiên 

đến được thế giới thanh tịnh. 

Hỏi: Người tu tập, quý ở chỗ một thấu tỏ thì tất cả thấu tỏ, trong lòng không 

gá nương, không duyên niệm, nay luôn luôn niệm Phật là có duyên niệm, có 

gá nương, đâu thể gọi là một thấu tỏ thì tất cả thấu tỏ? 

Đáp: Đây chẳng qua  lấy  nêm  tháo  nêm,  lấy độc trị độc  mà thôi. Người đời 

nếu niệm thanh sắc, tài lợi thì sẽ bị những thứ này trói buộc, rồi nuôi dưỡng 

nó  trong  lòng.  Niệm  thứ  gì  cũng  đều  như  vậy  cả.  Phật  thương  chúng  sanh 

không thể buông bỏ tâm niệm, nên lấy một câu Di-đà này thay thế tình niệm 

của người đời. Đây gọi là lấy niệm xuất thế thay đổi niệm thế gian, lấy niệm 

công đức thay cho niệm tội lỗi, lấy niệm giải thoát thay cho niệm trói buộc, 

lấy niệm an lạc thay cho niệm hiểm nguy. Như người thợ khéo tay lấy rường 

thay cột, tẩy rửa làm cho chúng sanh sạch hết tạp niệm, nhân một niệm của 

sự niệm Phật này mà trở về cố hương vô sở hữu. Người xưa nói: “Qua sông 

phải  nhờ  bè,  đến  bờ  chẳng  dùng  ghe”,  thì  làm  gì  có  gá  nương  hay  duyên 

niệm đâu! 

Hỏi: Người ta  nói, tham  thiền  là  lộ trình thẳng  tắt, niệm Phật  là con đường 

quanh co, đúng không? 

Đáp: Tham thiền cốt phải chăm chăm buông bỏ, niệm Phật cốt phải câu câu 

toàn đề. Đề và buông tuy khác, nhưng công dụng như nhau. Nếu người giỏi 

hạ thủ công phu thì nơi quanh co cũng thành thẳng tắt, không biết dụng công 

thì  nơi  thẳng  tắt  trở  thành  quanh  co.  Hơn  kém  là  ở  con  người,  không  nên 

nghi  ngờ  pháp  môn  sâu  cạn.  Cổ  đức  nói  :  “Chỉ  đề  mà  không  cần  tham  gì 

khác,  cầu  thì  sẽ  thấy”.  Con  đường  niệm  Phật,  rất  dễ  thực  hành,  vô  cùng 

thẳng tắt, xin suy xét kỹ. 

Hỏi: Trước đây có một người nói mình đã tỏ ngộ, chê niệm Phật là kế sanh 

nhai của kẻ độn căn, nói vậy là thế nào ? 

Đáp: Miệng nói tỏ ngộ, nhưng mới chuyển một bước liền có không biết bao 

thứ chấp trước dắt dẫn, vô minh hiện ngay trước mắt, phải gọi gã là kẻ chẳng 

biết  gì  mới đúng.  Hơn  nữa, do không biết lực dụng của  một câu Di-đà  nên 

mới cho đó là kế sanh nhai của kẻ độn căn. Nếu hiểu được như vậy, thì liền 

chứng  câu  thoại  đầu  “bất  thoái  chuyển”,  gót  chân  chỉ  mới  đứng  vững  mà 

thôi. Tồi tệ thật! Người đời nay chẳng thể sánh với người xưa. Việc ấy đâu 

có gì lạ! 

Hỏi: Người  tu  Tịnh  Ðộ  có  nên  ghi  nhớ,  ấp  ủ  trong  lòng  tất  cả  những  cảnh 

mình đã thực hành thuần thục rồi không? 

Đáp:  Người  niệm  Phật  nhưng  không  thành  tựu  Tam-muội,  lỗi  chính  ở  chỗ 

này. Cảnh chưa thuần thục thì muốn tập thuần thục, nhưng chẳng chịu buông 

bỏ. Cảnh thuần thục rồi thì thường sợ bị quên mất, nên nhớ nghĩ hoài, đó là 

cái  tệ  đáng  trách.  Nhẫn  đến,  nhận  ân  chịu  oán  của  người  khác  quyết  lòng 

phải trả  hết  mới thôi, dù chết cũng cam tâm. Nếu thay đổi cái  nhớ  nghĩ đó 

bằng một câu danh hiệu Phật, buông bỏ hết mọi thứ đã học đã thực hành đi, 

phó thác nó cho nước chảy mây trôi, lâu ngày chầy tháng tự nhiên thành một 

khối Tịnh Ðộ vững chắc. 

Hỏi:  Niệm  Phật  cầu  sanh  Tây  phương  có  thể  đọc  sách  Phật  và  sách  Nho 

không? 

Đáp:  Tất  cả  Phật  pháp  và  các  nghĩa  lý  đều  trợ  giúp  ta  tiến  tu,  nhưng  nếu 

không  hiểu  rõ diệu  nghĩa  của  pháp  môn  Tịnh  Ðộ  và  tin  không  tha  thiết  thì 

phải xem gấp những kinh sách nói về Tịnh Ðộ để quyết định sự tu tập và thú 

hướng.  Còn  những  sách  vở  khác  không  nên  dung  nạp  bừa  bãi  trong  tâm, 

chúng  sẽ  trở  thành  nhân  duyên  chướng  đạo.  Bởi  vậy  nhất  tâm  bất  loạn  là 

tông chỉ của việc tu Tịnh Ðộ, là cửa lớn để thành tựu Tam-muội. 

Hỏi:  Như  Lai  dạy  người  cầu  sanh  Tây  phương,  lại  dạy  người  hồi  nhập  Ta-

bà, hai ý này trái nhau, nguyên nhân là thế nào? 

Đáp: Ông không thấy đoạn văn trước có câu “không trái An Dưỡng” đó ư? 

Bởi người mới phát tâm Bồ-đề, sanh trong nước Cực Lạc ở Tây phương, có 

nhiều  thời  giờ  hàm  dưỡng  huân  tu,  Hoặc  chướng  hết  sạch,  cửa  Tuệ  mở 

toang, thần thông đốn phát lên ngôi Bất Thoái, sau đó lại ra giáo hóa chúng 

sanh, đến đi vô ngại. Do đó những người ở lâu nơi Cực Lạc rồi, Phật lại sai 

họ  hồi  nhập Ta-bà để độ chúng sanh,  nhưng  vẫn không trái với  An Dưỡng. 

Trụ  thần  ở  đây,  phân  thân  hồi  nhập,  tùy  loại  hóa  hiện.  Nên  biết,  khuyên 

người bỏ Ta bà để sanh Tịnh Ðộ, hay khuyên người bỏ Tịnh Ðộ để sanh Ta- 

bà đều phải quán cơ khế giáo, tùy căn cơ mà hóa độ, lợi mình lợi người. Đạo 

Bồ-tát  viên  mãn thì  Phật đạo  nào khó  gì  ! Đây  là phương pháp độ sanh  vô 

cùng nhiệm mầu của Phật A-di-đà và Phật Thích-ca. 

Hỏi: Pháp môn này vượt thẳng ba cõi, điều ấy tin rồi. Còn chúng sanh trong 

thời mạt pháp sợ rằng họ tự sanh chướng ngại, chưa rõ có mối tệ nào không? 

Ðáp: Người tu Tịnh Ðộ có 10 cái tệ làm chướng ngại pháp môn. Đó là : 

1. Tin không hết lòng. 

2. Làm không hết sức. 

3. Phát nguyện không sâu. 

4. Lẳng lặng niệm thầm. 

5. Tâm duyên việc đời. 

6. Chẳng trừ thương ghét. 

7. Ôm nhiều nội điển ngoại điển. 

8. Thích ngâm nga phân tâm. 

9. Tán gẫu nói chuyện phiếm. 

10. Không được nhất tâm bất loạn. 

Người ra công khắc kỳ thủ chứng, tha thiết hạ thủ công phu quyết không để 

phạm phải 10 mối tệ vừa nêu, chống mắt dựng mày, truy đảnh niệm Phật, tự 

nhiên  hiện tại  thấy bản tánh Di-đà,  mãn báo thân  này  về  ngay  Tây phương 

Cực Lạc. 

(Trích dịch từ Giác Hổ Tập - Tục 62) 





---o0o--- 



HẾT 



Document Outline


	Pháp ngữ khai thị hành giả Tịnh Ðộ






cover_image.jpg
Thien-Su-Bang-
Hoai-Te-Nang-Thi-
Chung-TK-Thich-

Dong-Ngo-Dich






